BAB I

PENDAHULUAN

1.1.  Latar Belakang

Tradisi yang hidup dalam masyarakat adat Bali telah lama menjadi bagian
dari identitas budaya yang dijaga turun-temurun. Salah satu tradisi yang masih
dilaksanakan hingga kini adalah Manak Salah, sebuah kepercayaan adat yang
berlaku terhadap anak kembar yang lahir dengan jenis kelamin berbeda dalam satu
kelahiran atau disebut juga kembar buncing. Di beberapa desa adat, termasuk di
Desa Padang Bulia, kembar buncing dianggap memiliki konsekuensi sosial yang
kompleks, tidak hanya bagi sang anak tetapi juga keluarganya (Wijaya & Parwata,
2021; Yulianti, 2021). Tradisi ini menyiratkan adanya ketidakseimbangan spiritual
yang harus diseimbangkan melalui ritual atau bahkan pembatasan hak tertentu,
seperti larangan mekawin atau tekanan sosial yang kuat (Putrayasa & Sukerti,
2022).

Keyakinan ini berakar dari pandangan spiritual bahwa kelahiran semacam
itu dapat menimbulkan ketidakseimbangan dalam hubungan manusia dengan
kekuatan niskala. Dalam praktiknya, masyarakat meyakini bahwa jika tidak
ditangani melalui upacara atau tata cara adat tertentu, akan muncul malapetaka
seperti sakit-sakitan, konflik dalam keluarga, atau kematian mendadak (Sutrisna,
2021). Karena itulah, anak kembar buncing sering kali harus menjalani serangkaian
upacara adat, terkadang bahkan dipaksa mekawin satu sama lain, atau dilarang

mekawin sama sekali sebelum “dibersihkan” secara adat (Yulianti, 2021; Geriya,



2020). Tradisi semacam ini menjadi beban bagi individu yang terlahir tanpa kuasa
atas posisinya, dan dapat menciptakan tekanan psikologis yang tidak kecil.

Menariknya, tradisi ini tidak berlaku sama bagi semua orang. Dalam
konteks masyarakat Bali yang masih mengenal sistem kasta, terdapat perbedaan
perlakuan antara keturunan bangsawan (Triwangsa) dan rakyat biasa (Jaba). Di
keluarga bangsawan, kelahiran kembar buncing justru dianggap sebagai berkah
atau pertanda kekuatan leluhur, bahkan dijadikan simbol spiritual dalam keluarga
(Wijaya & Sutrisna, 2020). Namun, bagi keluarga Jaba, kelahiran seperti ini bisa
dianggap sebagai musibah yang mencemarkan garis keturunan dan menyebabkan
keluarga tersebut dikucilkan secara sosial (Putrayasa & Sukerti, 2022; Arya, 2022).
Perbedaan ini mencerminkan adanya ketidakadilan struktural dalam penerapan
tradisi yang semestinya bersifat universal.

Fenomena ini mengisyaratkan adanya perlakuan yang tidak setara dalam
sistem sosial masyarakat adat. Keluarga dari kalangan Jaba yang mengalami
kelahiran kembar buncing sering kali mengalami tekanan psikologis maupun sosial
karena harus mengikuti aturan adat yang tidak tertulis (Wijaya & Parwata, 2021).
Aturan tersebut bersifat fleksibel namun juga bias, tergantung pada penafsiran para
tetua adat atau mayoritas masyarakat. Dalam konteks hak asasi manusia, hal ini bisa
berdampak serius terhadap hak individu dalam menentukan jalan hidupnya,
termasuk hak untuk mekawin, memiliki keluarga, dan diterima secara setara di
masyarakat (Geriya, 2020; Yulianti, 2021). Ketika tidak ada rambu tertulis, potensi
pelanggaran HAM menjadi semakin terbuka.

Namun, seiring dengan berkembangnya pemahaman tentang hak asasi

manusia, berbagai elemen dalam tradisi ini mulai menimbulkan polemik. Tradisi



ini menyimpan ketimpangan, baik dari segi perlakuan sosial, hak individu, hingga
konsistensinya terhadap hukum nasional. Dalam praktiknya, anak kembar buncing
sering kali dianggap membawa sial jika lahir dari keluarga non-bangsawan (Jaba),
sementara dipandang sebagai anugerah jika lahir dalam keluarga bangsawan
(Triwangsa). Ketimpangan ini mencerminkan diskriminasi sosial berdasarkan
status dan kasta, fenomena yang secara langsung bertentangan dengan prinsip
“kesetaraan di hadapan hukum” (equality before the law).

Perlakuan diskriminatif dalam tradisi ini bukan hanya bersifat sosial, namun
juga dapat mengarah pada pelanggaran hak-hak dasar manusia. Dalam Pasal 9 ayat
(1) Undang-Undang No. 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia, dijelaskan
bahwa:

“Setiap orang berhak untuk hidup, mempertahankan hidup dan

meningkatkan taraf kehidupannya.

Lebih jauh, Pasal 10 UU No. 39 Tahun 1999 menyatakan:

“Setiap orang berhak membentuk suatu keluarga dan melanjutkan

keturunan melalui perkawinan yang sah dan bebas dari paksaan.”

Namun pada realitas di lapangan, atau das sein, individu yang lahir sebagai
kembar buncing diharuskan untuk mekawin dengan saudara kembarnya sendiri
untuk menghindari kutukan adat, atau dalam kasus lain, mereka dikenakan larangan
mekawin sama sekali sebelum melalui ritual pembersihan tertentu. Hal ini jelas
membatasi hak untuk membentuk keluarga secara bebas.

Selain itu, jika tradisi ini tidak dijalankan, individu yang bersangkutan
beserta keluarganya bisa dikenai sanksi sosial seperti pengucilan, larangan

mengikuti upacara adat, atau diasingkan secara simbolis dari struktur masyarakat.



Dalam jangka panjang, tekanan sosial ini dapat merusak integritas pribadi, harga
diri, dan kehidupan bermasyarakat yang setara. Hal ini bertentangan dengan Pasal
3 ayat (2) UU No. 39 Tahun 1999 yang menyatakan bahwa:

“Setiap orang berhak atas perlakuan yang sama di depan hukum dan
pemerintahan.”

Lebih jauh lagi, diskriminasi berbasis kasta dalam tradisi Manak Salah
menunjukkan bahwa masih ada ketimpangan struktural dalam masyarakat adat
yang belum sepenuhnya tereformasi. Anak bangsawan yang mengalami kelahiran
kembar buncing justru disambut dengan syukur dan dilestarikan sebagai simbol
kekuatan spiritual. Sebaliknya, bagi keluarga non-bangsawan, kelahiran tersebut
dianggap sebagai beban, dan mereka dipaksa menyesuaikan diri dengan tuntutan
adat yang seringkali menekan harkat dan martabat mereka sebagai manusia.
Ketimpangan ini menjadi contoh nyata kegagalan prinsip equality before the law
dalam konteks masyarakat adat.

Sayangnya, hingga saat ini, belum terdapat Awig-awig tertulis di Desa
Padang Bulia yang secara eksplisit mengatur pelaksanaan tradisi Manak Salah.
Padahal, dalam konteks hukum adat, kehadiran Awig-awig merupakan bentuk
konkret dari norma tertulis yang dapat diuji secara hukum. Ketiadaan aturan tertulis
tersebut menciptakan ruang abu-abu yang memperbesar kemungkinan
penyimpangan dalam pelaksanaan tradisi. Dalam teori hukum, hal ini menunjukkan
ketimpangan antara das sollen (apa yang seharusnya) dan das sein (apa yang
terjadi). Secara normatif, pelaksanaan tradisi adat semestinya tidak bertentangan
dengan hukum nasional dan nilai-nilait HAM. Namun dalam kenyataannya, karena
tidak diatur secara tertulis, pelaksanaan tradisi ini seringkali dilakukan secara

diskriminatif.



Sampai saat ini, belum ada aturan tertulis di Desa Padang Bulia yang secara
tegas mengatur tata cara pelaksanaan tradisi Manak Salah. Praktik ini hanya
diwariskan secara lisan dari satu generasi ke generasi berikutnya, sehingga
pelaksanaannya sangat tergantung pada penafsiran masyarakat dan tokoh adat
(Sutrisna, 2021; Arya, 2022). Hal ini berbahaya karena tidak ada kontrol sosial atau
acuan hukum yang bisa memastikan keadilan dan konsistensi. Dalam banyak kasus,
terjadi tindakan yang menyimpang dari nilai-nilai keadilan dan hak asasi manusia,
seperti pemaksaan terhadap anak-anak atau sanksi sosial tanpa pembelaan hukum
(Wijaya & Sutrisna, 2020; Yulianti, 2021).

Sebetulnya, Indonesia telah memiliki berbagai aturan yang menjamin hak-
hak dasar setiap warga negara. Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak
Asasi Manusia menegaskan bahwa setiap orang berhak membentuk keluarga dan
melanjutkan keturunan melalui perkawinan yang sah dan tanpa paksaan (Pasal 10).
Selain itu, pasal-pasal lainnya juga menegaskan hak atas martabat, hak untuk hidup,
dan perlakuan yang setara di hadapan hukum (UU No. 39/1999; UUD 1945 Pasal
28D). Ketentuan ini seharusnya menjadi landasan dalam menilai apakah
pelaksanaan sebuah tradisi tetap sesuai dengan nilai-nilai kemanusiaan yang adil.

Dewasa ini globalisasi membuat paradigma hukum adat tidak lagi dapat
dipandang sebagai sistem yang terisolasi, tetapi harus bertransformasi agar selaras
dengan nilai universal seperti keterbukaan, kesetaraan, dan hak asasi manusia.
Globalisasi mendorong masyarakat adat untuk menata kembali norma-norma lokal
agar memiliki bentuk yang lebih transparan dan dapat dipertanggungjawabkan
secara hukum (Giddens, 1990). Dalam kerangka ini, tradisi seperti Manak Salah

tidak hanya dipahami sebagai praktik spiritual-sosiologis, tetapi juga sebagai



bagian dari sistem hukum yang harus memenuhi tuntutan kepastian hukum
sekaligus penghormatan terhadap HAM sebagaimana diamanatkan oleh konstitusi
dan instrumen hukum nasional. Paradigma global menuntut agar setiap norma adat
memiliki dasar tertulis agar dapat diverifikasi, diuji, dan dinilai kesesuaiannya
dengan prinsip-prinsip universal.

Tantangannya adalah memastikan bahwa pelestarian tradisi tidak dilakukan
dengan mengorbankan hak individu. Hukum adat diakui oleh negara selama tidak
bertentangan dengan prinsip keadilan dan HAM, seperti tertuang dalam Pasal 18B
ayat (2) UUD 1945 (Putrayasa & Sukerti, 2022). Ketika suatu tradisi adat dilakukan
dengan dalih menjaga keharmonisan spiritual dimana justru membatasi pilihan
hidup seseorang atau mempermalukannya karena lahir dalam keadaan tertentu,
maka di sanalah titik di mana budaya harus dievaluasi. Seperti dikemukakan oleh
Arya (2022), hukum adat tidak boleh menjadi alat pembenaran atas diskriminasi.

Awig-awig sebagai hukum adat tertulis menjadi solusi potensial untuk
mengatur kembali pelaksanaan tradisi seperti Manak Salah. 1a bukan hanya simbol
legalitas adat, tetapi juga menjadi jembatan antara nilai lokal dengan hukum
nasional (Wijaya & Parwata, 2021). Dengan adanya Awig-awig, masyarakat
memiliki panduan baku yang mengatur batasan, mekanisme pelaksanaan, dan
perlindungan hak setiap warga adat, termasuk mereka yang terdampak oleh tradisi
seperti kembar buncing. Sayangnya, banyak desa adat belum menyusun Awig-awig
khusus terkait hal ini (Sutrisna, 2021; Arya, 2022), sehingga ruang tafsir yang bebas
justru menjadi sumber ketidakadilan.

Berbagai penelitian sebelumnya mendukung perlunya rekodifikasi hukum

adat. Endra Wijaya dan Parwata (2021) menyebut bahwa pembentukan Awig-awig



progresif merupakan upaya nyata mengharmoniskan nilai lokal dengan hukum
nasional dan prinsip-prinsip HAM. Sementara itu, penelitian oleh Gede Arya
(2022) menekankan pentingnya Awig-awig sebagai alat perlindungan sosial, bukan
sekadar pelestarian bentuk budaya. Ketiadaan regulasi tertulis justru membuat
hukum adat rentan ditunggangi kepentingan elit lokal yang belum tentu mewakili
keadilan kolektif masyarakatnya.

Melalui pendekatan ini, masyarakat adat tidak hanya dituntut
mempertahankan nilai leluhur, tetapi juga mengevaluasi ulang bentuk
pelaksanaannya agar tetap relevan dan manusiawi. Tradisi bukan sekadar warisan,
tapi ruang hidup yang terus berubah (Yulianti, 2021; Geriya, 2020). Oleh sebab itu,
pelestarian harus dilakukan dengan kesadaran bahwa nilai budaya dan prinsip HAM
tidak perlu dipertentangkan dimana keduanya dapat bertemu dalam ruang dialog
yang jujur dan setara.

Desa Padang Bulia, yang hingga kini masih mempertahankan pelaksanaan
tradisi Manak Salah, memiliki tanggung jawab sosial dan kultural untuk menjawab
tantangan tersebut. Dengan menyusun Awig-awig tertulis yang spesifik mengatur
tata cara dan batas-batas pelaksanaan tradisi ini, desa dapat melindungi hak seluruh
warganya, tanpa harus meninggalkan akar budayanya (Wijaya & Sutrisna, 2020;
Arya, 2022). Ini adalah bentuk keberlanjutan budaya yang tidak hanya menjaga
warisan leluhur, tapi juga memberikan jaminan keadilan antar generasi.

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji secara
kritis bagaimana pelaksanaan tradisi Manak Salah dijalankan di Desa Padang Bulia,
mengapa pengaturannya penting untuk dikodifikasi secara tertulis, dan sejauh mana

masyarakat mampu menyesuaikan tradisinya dengan prinsip-prinsip hak asasi



manusia. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi masukan konkret bagi desa adat
lainnya di Bali dalam menyelaraskan antara kearifan lokal dan penghormatan
terhadap hak-hak dasar setiap individu. Dengan semangat itu, penulis mengangkat
judul “Pelaksanaan Tradisi Manak Salah di Desa Padang Bulia dalam Upaya
Mengakomodasi Penjaminan Hak Asasi Manusia”, sebagai wujud kepedulian
terhadap pelestarian tradisi yang tidak hanya lestari dalam bentuk, tetapi juga adil

dalam nilai.

1.2.  Identifikasi Masalah
Berdasarkan pemaparan latar belakang terkait dengan tradisi Manak Salah

di Masyarakat Desa Adat Padangbulia, dapat diidentifikasi berbagai permasalahan

yang muncul, adalah sebagai berikut:

1. Keragaman desa adat di Bali yang jumlahnya mencapai lebih dari 1.500 desa
adat dengan karakter normatif yang berbeda-beda (Atmadja, 2020). Keragaman
ini memperkuat pluralisme hukum, tetapi juga menciptakan ruang multitafsir
ketika sebuah tradisi tidak dituangkan secara tertulis dalam Awig-awig. Desa
Adat Padangbulia merupakan contoh nyata, di mana seluruh mekanisme
pelaksanaan tradisi Manak Salah masih bersifat lisan sehingga tidak ada standar
hukum yang baku. Ketergantungan pada interpretasi prajuru dari waktu ke
waktu menunjukkan adanya ketidakpastian hukum, khususnya karena tidak ada
dokumen adat yang merujuk langsung pada ketentuan Perda Provinsi Bali No.
4 Tahun 2019.Meskipun telah ada konsensus dalam masyarakat bahwa keluarga
yang terkena dampak akan mendapatkan jaminan kesehatan, tempat tinggal, dan

biaya upakara, keputusan ini hanya berdasarkan kesepakatan lisan. Tanpa



adanya peraturan tertulis, keputusan adat dapat berubah seiring waktu dan
membuka ruang bagi interpretasi yang berbeda-beda. Kondisi ini menjadi
rentan terhadap perubahan sosial masyarakat, terutama ketika nilai-nilai hukum
adat belum mampu menjawab tantangan era digital dan keterbukaan informasi.
Ketidakpastian ini dapat menimbulkan konflik dalam penerapannya di masa
depan, terutama di tengah pengaruh globalisasi yang semakin kuat terhadap
pola pikir masyarakat adat. Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 Tahun
2019 tentang Desa Adat menegaskan bahwa desa adat wajib menyusun Awig-
awig, Pararem, dan aturan adat lainnya agar memiliki kekuatan hukum
mengikat di wilayahnya. Ketentuan ini merupakan pengejawantahan Pasal 18B
ayat (2) UUD NRI Tahun 1945 yang mengakui dan menghormati satuan
masyarakat adat sepanjang selaras dengan prinsip HAM, serta sejalan dengan
prinsip nondiskriminasi dalam Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang
Hak Asasi Manusia. Namun, hingga kini Desa Adat Padangbulia belum
memasukkan pengaturan mengenai tradisi Manak Salah ke dalam Awig-awig.
Ketidaksinkronan antara amanat yuridis formal dan praktik adat tersebut
memicu multitafsir dan ketidakpastian norma dalam pelaksanaan tradisi.

. Globalisasi membawa perubahan signifikan dalam pola pikir masyarakat,
termasuk di lingkungan adat Bali. Generasi muda yang semakin terpapar
dengan konsep hak asasi manusia dan hukum nasional mulai mempertanyakan
relevansi tradisi Manak Salah dalam kehidupan modern. Terjadi pergeseran
nilai di mana generasi muda mulai mengalami krisis identitas budaya dan
muncul dilema antara loyalitas terhadap adat atau pilihan atas dasar kebebasan

individu (Asrini & Adnyani, 2023). Namun, karena belum adanya regulasi



10

tertulis dalam Awig-awig, mereka tetap terikat pada norma adat yang diwariskan
secara turun-temurun. Tanpa adanya reformasi dalam hukum adat,
dikhawatirkan akan terjadi pergeseran nilai yang tidak terkendali baik berupa
penolakan total terhadap tradisi maupun konflik antara generasi tua dan muda
terkait pelaksanaannya. Esensi perubahan hukum di masyarakat adat bukanlah
menghapus tradisi, tetapi menata tradisi agar memiliki landasan yuridis yang
memberikan kepastian hukum dan menjamin perlindungan HAM. Krama di
Desa Adat Padangbulia sebagian besar belum menyadari bahwa penulisan
tradisi Manak Salah dalam Awig-awig merupakan kewajiban menurut Perda
No. 4 Tahun 2019 dan langkah penting untuk memastikan hak anak serta
keluarga terlindungi. Tanpa pengaturan tertulis, tradisi dapat mengalami
regresi, disalahartikan, atau digunakan secara tidak proporsional oleh pihak
tertentu di masa mendatang. Oleh karena itu, pembaruan hukum adat melalui
penulisan Awig-awig bukan hanya langkah administratif, melainkan kebutuhan
mendasar untuk memastikan penghormatan martabat manusia sesuai prinsip
HAM.

. Tradisi Manak Salah mencerminkan adanya ketidakseimbangan antara hukum
adat dan hukum nasional. Secara nasional, Undang-Undang Nomor 39 Tahun
1999 tentang Hak Asasi Manusia serta Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia
menegaskan perlindungan terhadap semua individu tanpa diskriminasi. Namun,
dalam praktiknya, hukum adat masih memiliki peran dominan dalam
menentukan tata kehidupan masyarakat Bali, termasuk dalam menyikapi
fenomena Manak Salah. Dinamika ini menunjukkan adanya tantangan dalam

menyelaraskan sistem nilai kolektif masyarakat adat dengan tuntutan



11

universalitas hukum modern. Ketiadaan regulasi tertulis dalam Awig-awig
menyebabkan kesulitan dalam menyelaraskan kedua sistem hukum ini,
sehingga hukum adat berpotensi bertentangan dengan prinsip-prinsip keadilan
yang lebih luas. Tidak adanya aturan tertulis menyebabkan tradisi Manak Salah
dijalankan berdasarkan tafsir lisan yang berbeda-beda antar generasi, prajuru,
dan krama. Ketiadaan norma tertulis menjadikan tradisi ini tidak dapat diuji atau
ditautkan secara jelas dengan prinsip HAM sebagaimana diwajibkan Perda No.
4 Tahun 2019 dan UU No. 39 Tahun 1999. Walaupun praktiknya sudah
humanis dan tanpa pengucilan, potensi multitafsir tetap tinggi karena tidak ada
standar normatif yang baku. Kondisi ini menunjukkan bahwa tradisi tersebut
belum merujuk pada Awig-awig sebagai instrumen hukum adat utama yang
seharusnya menjamin transparansi, perlindungan warga, dan kepastian hukum.
Masyarakat adat masih mengandalkan tradisi lisan dan keputusan berbasis
musyawarah dalam mengatur tata kehidupan mereka. Kesadaran akan
pentingnya regulasi tertulis dalam Awig-awig masih rendah, karena sebagian
besar masyarakat percaya bahwa sistem hukum adat yang diwariskan sudah
cukup untuk mengatur kehidupan mereka. Namun seiring dengan
meningkatnya kompleksitas sosial dan hubungan antar generasi, cara pandang
ini mulai diuji. Padahal, tanpa adanya dokumen tertulis yang mengakomodasi
perkembangan hukum, keputusan adat dapat berubah sewaktu-waktu tanpa
kepastian yang jelas. Ini juga berpotensi menimbulkan permasalahan dalam
penyelesaian sengketa di kemudian hari.

. Tanpa regulasi tertulis dalam Awig-awig, keputusan terkait tradisi Manak Salah

dapat bersifat subjektif dan tergantung pada interpretasi para pemuka adat.



12

Dalam beberapa kasus, ini bisa membuka celah bagi penyalahgunaan kekuasaan
oleh pihak-pihak tertentu yang memiliki kepentingan. Keputusan adat yang
tidak didasarkan pada aturan tertulis cenderung sulit diawasi dan dievaluasi
secara objektif. Dengan adanya dinamika struktur sosial di desa adat dan potensi
meningkatnya kesadaran hukum warga, transparansi dan akuntabilitas dalam
pelaksanaan tradisi menjadi semakin penting. Oleh karena itu, penguatan
regulasi dalam Awig-awig menjadi penting untuk memastikan bahwa hukum

adat tetap berjalan dengan adil dan tidak merugikan pihak tertentu.

1.3. Pembatasan Masalah

Penelitian ini dibatasi pada pengkajian tradisi Manak Salah di Desa Adat
Padangbulia sebagai satu studi kasus, tanpa melakukan perbandingan dengan desa
adat lain di Bali meskipun terdapat lebih dari 1.500 desa adat dengan variasi norma
adat. Fokus utama penelitian diarahkan pada persoalan ketidakpastian hukum yang
timbul akibat tidak dituangkannya tradisi Manak Salah ke dalam Awig-awig atau
peraturan adat tertulis, sehingga menimbulkan multitafsir dalam implementasinya.
Ruang lingkup analisis dibatasi pada kerangka hukum formal yang meliputi
Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 Tahun 2019 tentang Desa Adat, Pasal 18B
ayat (2) UUD NRI Tahun 1945, serta Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999
tentang Hak Asasi Manusia, yang menjadi dasar pengakuan negara terhadap
masyarakat adat dan kewajiban harmonisasi dengan prinsip HAM. Pembahasan
hanya menilai hubungan antara praktik adat yang masih bersifat lisan dengan
urgensi penulisan Awig-awig sebagai bentuk penjaminan kepastian hukum,
pencegahan multitafsir, serta perlindungan HAM dalam konteks tuntutan

globalisasi terhadap modernisasi nilai hukum. Penelitian ini tidak membahas



13

keseluruhan struktur organisasi desa adat, tetapi hanya menelaah peran prajuru,
krama, dan pemangku yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi Manak
Salah. Selain itu, analisis penelitian tidak mencakup seluruh bentuk sengketa adat,
melainkan hanya membahas potensi konflik normatif yang muncul dari ketiadaan
pengaturan tertulis mengenai tradisi tersebut.

Penelitian ini juga tidak membahas aspek teologis atau spiritualitas tradisi
secara mendalam, melainkan menitikberatkan pada aspek sosial dan hukum adat
yang hidup dalam masyarakat. Selain itu, penelitian ini membatasi ruang
lingkupnya pada pengaruh pelaksanaan tradisi terhadap hak-hak dasar individu
sebagaimana tercantum dalam Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak
Asasi Manusia, khususnya hak untuk mekawin, hak bebas dari perlakuan

diskriminatif, serta hak atas pengakuan yang setara dalam masyarakat.

1.4. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, terdapat beberapa
permasalahan utama yang menjadi fokus dalam penelitian ini, yaitu:
1. Mengapa masyarakat Padang Bulia masih mempertahankan tradisi Manak
Salah?
2. Bagaimana pelaksanaan tradisi Manak Salah oleh desa adat Padang Bulia dalam

menyesuaikan dengan UU No. 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia?

1.5. Tujuan
Adapun tujuan penelitian
yang dapat dipaparkan sesuai dengan pemaparan rumusan masalah dapat

dibagi menjadi dua, tujuan umum dan tujuan khusus



14

1.5.1. Tujuan Umum
Untuk menganalisis pelaksanaan tradisi Manak Salah di desa adat
Padangbulia dalam perspektif hak asasi manusia dan Awig-awig, serta urgensi
pengaturannya dalam rangka harmonisasi antara hukum adat dan hukum nasional.
1.5.2. Tujuan Khusus
1. Untuk mengetahui dan menganalisis mengapa masyarakat Padang Bulia masih
mempertahankan tradisi Manak Salah?
2. Untuk menjelaskan pelaksanaan tradisi Manak Salah oleh Desa Adat Padang
Bulia dalam menyesuaikan dengan UU No. 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi

Manusia.

1.6. Manfaat
1.6.1. Manfaat Teoretis
Penelitian ini  akan memberikan kontribusi dalam memberikan
pengembangan wawasan di bidang keilmuan dan konsep serta berkontribusi bagi
penelitian selajutnya mengenai urgensi pengaturan pelaksaan tradisi Manak Salah
di Desa Adat Padang Bulia dalam Awig-awig adat
1.6.2. Manfaat Praktis
a. Bagi Pembuat Kebijakan
Penelitian ini dapat menjadi landasan bagi pembuat kebijakan dalam
mendorong desa adat untuk memperbarui Awig-awig agar lebih sesuai dengan
perkembangan zaman dan prinsip kepastian hukum.

b. Bagi Masyarakat Desa Adat Padangbuli



C.

15

Memberikan kesadaran kepada masyarakat adat mengenai pentingnya
peraturan tertulis dalam Awig-awig guna menjamin kepastian hukum dan
menghindari konflik di masa depan.

Bagi Tokoh Adat

Memberikan wawasan kepada tokoh adat mengenai pentingnya pembaruan
Awig-awig agar tetap relevan dengan perkembangan zaman tanpa

menghilangkan nilai-nilai budaya yang telah diwariskan.

Bagi Penegak Keadilan
Menyediakan perspektif akademik mengenai keterkaitan antara hukum adat dan
hukum nasional, sehingga dapat menjadi bahan pertimbangan dalam

menyelesaikan konflik yang melibatkan tradisi adat di ranah hukum.



