
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

 

1.1. Latar Belakang 

Tradisi yang hidup dalam masyarakat adat Bali telah lama menjadi bagian 

dari identitas budaya yang dijaga turun-temurun. Salah satu tradisi yang masih 

dilaksanakan hingga kini adalah Manak Salah, sebuah kepercayaan adat yang 

berlaku terhadap anak kembar yang lahir dengan jenis kelamin berbeda dalam satu 

kelahiran atau disebut juga kembar buncing. Di beberapa desa adat, termasuk di 

Desa Padang Bulia, kembar buncing dianggap memiliki konsekuensi sosial yang 

kompleks, tidak hanya bagi sang anak tetapi juga keluarganya (Wijaya & Parwata, 

2021; Yulianti, 2021). Tradisi ini menyiratkan adanya ketidakseimbangan spiritual 

yang harus diseimbangkan melalui ritual atau bahkan pembatasan hak tertentu, 

seperti larangan mekawin atau tekanan sosial yang kuat (Putrayasa & Sukerti, 

2022). 

Keyakinan ini berakar dari pandangan spiritual bahwa kelahiran semacam 

itu dapat menimbulkan ketidakseimbangan dalam hubungan manusia dengan 

kekuatan niskala. Dalam praktiknya, masyarakat meyakini bahwa jika tidak 

ditangani melalui upacara atau tata cara adat tertentu, akan muncul malapetaka 

seperti sakit-sakitan, konflik dalam keluarga, atau kematian mendadak (Sutrisna, 

2021). Karena itulah, anak kembar buncing sering kali harus menjalani serangkaian  

upacara adat, terkadang bahkan dipaksa mekawin satu sama lain, atau dilarang 

mekawin sama sekali sebelum “dibersihkan” secara adat (Yulianti, 2021; Geriya, 



2 
 

 

 

2020). Tradisi semacam ini menjadi beban bagi individu yang terlahir tanpa kuasa 

atas posisinya, dan dapat menciptakan tekanan psikologis yang tidak kecil. 

Menariknya, tradisi ini tidak berlaku sama bagi semua orang. Dalam 

konteks masyarakat Bali yang masih mengenal sistem kasta, terdapat perbedaan 

perlakuan antara keturunan bangsawan (Triwangsa) dan rakyat biasa (Jaba). Di 

keluarga bangsawan, kelahiran kembar buncing justru dianggap sebagai berkah 

atau pertanda kekuatan leluhur, bahkan dijadikan simbol spiritual dalam keluarga 

(Wijaya & Sutrisna, 2020). Namun, bagi keluarga Jaba, kelahiran seperti ini bisa 

dianggap sebagai musibah yang mencemarkan garis keturunan dan menyebabkan 

keluarga tersebut dikucilkan secara sosial (Putrayasa & Sukerti, 2022; Arya, 2022). 

Perbedaan ini mencerminkan adanya ketidakadilan struktural dalam penerapan 

tradisi yang semestinya bersifat universal. 

Fenomena ini mengisyaratkan adanya perlakuan yang tidak setara dalam 

sistem sosial masyarakat adat. Keluarga dari kalangan Jaba yang mengalami 

kelahiran kembar buncing sering kali mengalami tekanan psikologis maupun sosial 

karena harus mengikuti aturan adat yang tidak tertulis (Wijaya & Parwata, 2021). 

Aturan tersebut bersifat fleksibel namun juga bias, tergantung pada penafsiran para 

tetua adat atau mayoritas masyarakat. Dalam konteks hak asasi manusia, hal ini bisa 

berdampak serius terhadap hak individu dalam menentukan jalan hidupnya, 

termasuk hak untuk mekawin, memiliki keluarga, dan diterima secara setara di 

masyarakat (Geriya, 2020; Yulianti, 2021). Ketika tidak ada rambu tertulis, potensi 

pelanggaran HAM menjadi semakin terbuka. 

Namun, seiring dengan berkembangnya pemahaman tentang hak asasi 

manusia, berbagai elemen dalam tradisi ini mulai menimbulkan polemik. Tradisi 



3 
 

 

 

ini menyimpan ketimpangan, baik dari segi perlakuan sosial, hak individu, hingga 

konsistensinya terhadap hukum nasional. Dalam praktiknya, anak kembar buncing 

sering kali dianggap membawa sial jika lahir dari keluarga non-bangsawan (Jaba), 

sementara dipandang sebagai anugerah jika lahir dalam keluarga bangsawan 

(Triwangsa). Ketimpangan ini mencerminkan diskriminasi sosial berdasarkan 

status dan kasta, fenomena yang secara langsung bertentangan dengan prinsip 

“kesetaraan di hadapan hukum” (equality before the law). 

Perlakuan diskriminatif dalam tradisi ini bukan hanya bersifat sosial, namun 

juga dapat mengarah pada pelanggaran hak-hak dasar manusia. Dalam Pasal 9 ayat 

(1) Undang-Undang No. 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia, dijelaskan 

bahwa: 

“Setiap orang berhak untuk hidup, mempertahankan hidup dan 

meningkatkan taraf kehidupannya. 

Lebih jauh, Pasal 10 UU No. 39 Tahun 1999 menyatakan: 

“Setiap orang berhak membentuk suatu keluarga dan melanjutkan 

keturunan melalui perkawinan yang sah dan bebas dari paksaan.” 

Namun pada realitas di lapangan, atau das sein, individu yang lahir sebagai 

kembar buncing diharuskan untuk mekawin dengan saudara kembarnya sendiri 

untuk menghindari kutukan adat, atau dalam kasus lain, mereka dikenakan larangan 

mekawin sama sekali sebelum melalui ritual pembersihan tertentu. Hal ini jelas 

membatasi hak untuk membentuk keluarga secara bebas. 

Selain itu, jika tradisi ini tidak dijalankan, individu yang bersangkutan 

beserta keluarganya bisa dikenai sanksi sosial seperti pengucilan, larangan 

mengikuti upacara adat, atau diasingkan secara simbolis dari struktur masyarakat. 



4 
 

 

 

Dalam jangka panjang, tekanan sosial ini dapat merusak integritas pribadi, harga 

diri, dan kehidupan bermasyarakat yang setara. Hal ini bertentangan dengan Pasal 

3 ayat (2) UU No. 39 Tahun 1999 yang menyatakan bahwa: 

“Setiap orang berhak atas perlakuan yang sama di depan hukum dan 

pemerintahan.” 

Lebih jauh lagi, diskriminasi berbasis kasta dalam tradisi Manak Salah 

menunjukkan bahwa masih ada ketimpangan struktural dalam masyarakat adat 

yang belum sepenuhnya tereformasi. Anak bangsawan yang mengalami kelahiran 

kembar buncing justru disambut dengan syukur dan dilestarikan sebagai simbol 

kekuatan spiritual. Sebaliknya, bagi keluarga non-bangsawan, kelahiran tersebut 

dianggap sebagai beban, dan mereka dipaksa menyesuaikan diri dengan tuntutan 

adat yang seringkali menekan harkat dan martabat mereka sebagai manusia. 

Ketimpangan ini menjadi contoh nyata kegagalan prinsip equality before the law 

dalam konteks masyarakat adat. 

Sayangnya, hingga saat ini, belum terdapat Awig-awig tertulis di Desa 

Padang Bulia yang secara eksplisit mengatur pelaksanaan tradisi Manak Salah. 

Padahal, dalam konteks hukum adat, kehadiran Awig-awig merupakan bentuk 

konkret dari norma tertulis yang dapat diuji secara hukum. Ketiadaan aturan tertulis 

tersebut menciptakan ruang abu-abu yang memperbesar kemungkinan 

penyimpangan dalam pelaksanaan tradisi. Dalam teori hukum, hal ini menunjukkan 

ketimpangan antara das sollen (apa yang seharusnya) dan das sein (apa yang 

terjadi). Secara normatif, pelaksanaan tradisi adat semestinya tidak bertentangan 

dengan hukum nasional dan nilai-nilai HAM. Namun dalam kenyataannya, karena 

tidak diatur secara tertulis, pelaksanaan tradisi ini seringkali dilakukan secara 

diskriminatif. 



5 
 

 

 

Sampai saat ini, belum ada aturan tertulis di Desa Padang Bulia yang secara 

tegas mengatur tata cara pelaksanaan tradisi Manak Salah. Praktik ini hanya 

diwariskan secara lisan dari satu generasi ke generasi berikutnya, sehingga 

pelaksanaannya sangat tergantung pada penafsiran masyarakat dan tokoh adat 

(Sutrisna, 2021; Arya, 2022). Hal ini berbahaya karena tidak ada kontrol sosial atau 

acuan hukum yang bisa memastikan keadilan dan konsistensi. Dalam banyak kasus, 

terjadi tindakan yang menyimpang dari nilai-nilai keadilan dan hak asasi manusia, 

seperti pemaksaan terhadap anak-anak atau sanksi sosial tanpa pembelaan hukum 

(Wijaya & Sutrisna, 2020; Yulianti, 2021). 

Sebetulnya, Indonesia telah memiliki berbagai aturan yang menjamin hak-

hak dasar setiap warga negara. Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak 

Asasi Manusia menegaskan bahwa setiap orang berhak membentuk keluarga dan 

melanjutkan keturunan melalui perkawinan yang sah dan tanpa paksaan (Pasal 10). 

Selain itu, pasal-pasal lainnya juga menegaskan hak atas martabat, hak untuk hidup, 

dan perlakuan yang setara di hadapan hukum (UU No. 39/1999; UUD 1945 Pasal 

28D). Ketentuan ini seharusnya menjadi landasan dalam menilai apakah 

pelaksanaan sebuah tradisi tetap sesuai dengan nilai-nilai kemanusiaan yang adil. 

Dewasa ini globalisasi membuat paradigma hukum adat tidak lagi dapat 

dipandang sebagai sistem yang terisolasi, tetapi harus bertransformasi agar selaras 

dengan nilai universal seperti keterbukaan, kesetaraan, dan hak asasi manusia. 

Globalisasi mendorong masyarakat adat untuk menata kembali norma-norma lokal 

agar memiliki bentuk yang lebih transparan dan dapat dipertanggungjawabkan 

secara hukum (Giddens, 1990). Dalam kerangka ini, tradisi seperti Manak Salah 

tidak hanya dipahami sebagai praktik spiritual-sosiologis, tetapi juga sebagai 



6 
 

 

 

bagian dari sistem hukum yang harus memenuhi tuntutan kepastian hukum 

sekaligus penghormatan terhadap HAM sebagaimana diamanatkan oleh konstitusi 

dan instrumen hukum nasional. Paradigma global menuntut agar setiap norma adat 

memiliki dasar tertulis agar dapat diverifikasi, diuji, dan dinilai kesesuaiannya 

dengan prinsip-prinsip universal. 

Tantangannya adalah memastikan bahwa pelestarian tradisi tidak dilakukan 

dengan mengorbankan hak individu. Hukum adat diakui oleh negara selama tidak 

bertentangan dengan prinsip keadilan dan HAM, seperti tertuang dalam Pasal 18B 

ayat (2) UUD 1945 (Putrayasa & Sukerti, 2022). Ketika suatu tradisi adat dilakukan 

dengan dalih menjaga keharmonisan spiritual dimana justru membatasi pilihan 

hidup seseorang atau mempermalukannya karena lahir dalam keadaan tertentu, 

maka di sanalah titik di mana budaya harus dievaluasi. Seperti dikemukakan oleh 

Arya (2022), hukum adat tidak boleh menjadi alat pembenaran atas diskriminasi. 

Awig-awig sebagai hukum adat tertulis menjadi solusi potensial untuk 

mengatur kembali pelaksanaan tradisi seperti Manak Salah. Ia bukan hanya simbol 

legalitas adat, tetapi juga menjadi jembatan antara nilai lokal dengan hukum 

nasional (Wijaya & Parwata, 2021). Dengan adanya Awig-awig, masyarakat 

memiliki panduan baku yang mengatur batasan, mekanisme pelaksanaan, dan 

perlindungan hak setiap warga adat, termasuk mereka yang terdampak oleh tradisi 

seperti kembar buncing. Sayangnya, banyak desa adat belum menyusun Awig-awig 

khusus terkait hal ini (Sutrisna, 2021; Arya, 2022), sehingga ruang tafsir yang bebas 

justru menjadi sumber ketidakadilan. 

Berbagai penelitian sebelumnya mendukung perlunya rekodifikasi hukum 

adat. Endra Wijaya dan Parwata (2021) menyebut bahwa pembentukan Awig-awig 



7 
 

 

 

progresif merupakan upaya nyata mengharmoniskan nilai lokal dengan hukum 

nasional dan prinsip-prinsip HAM. Sementara itu, penelitian oleh Gede Arya 

(2022) menekankan pentingnya Awig-awig sebagai alat perlindungan sosial, bukan 

sekadar pelestarian bentuk budaya. Ketiadaan regulasi tertulis justru membuat 

hukum adat rentan ditunggangi kepentingan elit lokal yang belum tentu mewakili 

keadilan kolektif masyarakatnya. 

Melalui pendekatan ini, masyarakat adat tidak hanya dituntut 

mempertahankan nilai leluhur, tetapi juga mengevaluasi ulang bentuk 

pelaksanaannya agar tetap relevan dan manusiawi. Tradisi bukan sekadar warisan, 

tapi ruang hidup yang terus berubah (Yulianti, 2021; Geriya, 2020). Oleh sebab itu, 

pelestarian harus dilakukan dengan kesadaran bahwa nilai budaya dan prinsip HAM 

tidak perlu dipertentangkan dimana keduanya dapat bertemu dalam ruang dialog 

yang jujur dan setara. 

Desa Padang Bulia, yang hingga kini masih mempertahankan pelaksanaan 

tradisi Manak Salah, memiliki tanggung jawab sosial dan kultural untuk menjawab 

tantangan tersebut. Dengan menyusun Awig-awig tertulis yang spesifik mengatur 

tata cara dan batas-batas pelaksanaan tradisi ini, desa dapat melindungi hak seluruh 

warganya, tanpa harus meninggalkan akar budayanya (Wijaya & Sutrisna, 2020; 

Arya, 2022). Ini adalah bentuk keberlanjutan budaya yang tidak hanya menjaga 

warisan leluhur, tapi juga memberikan jaminan keadilan antar generasi. 

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji secara 

kritis bagaimana pelaksanaan tradisi Manak Salah dijalankan di Desa Padang Bulia, 

mengapa pengaturannya penting untuk dikodifikasi secara tertulis, dan sejauh mana 

masyarakat mampu menyesuaikan tradisinya dengan prinsip-prinsip hak asasi 



8 
 

 

 

manusia. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi masukan konkret bagi desa adat 

lainnya di Bali dalam menyelaraskan antara kearifan lokal dan penghormatan 

terhadap hak-hak dasar setiap individu. Dengan semangat itu, penulis mengangkat 

judul “Pelaksanaan Tradisi Manak Salah di Desa Padang Bulia dalam Upaya 

Mengakomodasi Penjaminan Hak Asasi Manusia”, sebagai wujud kepedulian 

terhadap pelestarian tradisi yang tidak hanya lestari dalam bentuk, tetapi juga adil 

dalam nilai. 

 

1.2. Identifikasi Masalah  

Berdasarkan pemaparan latar belakang terkait dengan tradisi Manak Salah 

di Masyarakat Desa Adat Padangbulia, dapat diidentifikasi berbagai permasalahan 

yang muncul, adalah sebagai berikut: 

1. Keragaman desa adat di Bali yang jumlahnya mencapai lebih dari 1.500 desa 

adat dengan karakter normatif yang berbeda-beda (Atmadja, 2020). Keragaman 

ini memperkuat pluralisme hukum, tetapi juga menciptakan ruang multitafsir 

ketika sebuah tradisi tidak dituangkan secara tertulis dalam Awig-awig. Desa 

Adat Padangbulia merupakan contoh nyata, di mana seluruh mekanisme 

pelaksanaan tradisi Manak Salah masih bersifat lisan sehingga tidak ada standar 

hukum yang baku. Ketergantungan pada interpretasi prajuru dari waktu ke 

waktu menunjukkan adanya ketidakpastian hukum, khususnya karena tidak ada 

dokumen adat yang merujuk langsung pada ketentuan Perda Provinsi Bali No. 

4 Tahun 2019.Meskipun telah ada konsensus dalam masyarakat bahwa keluarga 

yang terkena dampak akan mendapatkan jaminan kesehatan, tempat tinggal, dan 

biaya upakara, keputusan ini hanya berdasarkan kesepakatan lisan. Tanpa 



9 
 

 

 

adanya peraturan tertulis, keputusan adat dapat berubah seiring waktu dan 

membuka ruang bagi interpretasi yang berbeda-beda. Kondisi ini menjadi 

rentan terhadap perubahan sosial masyarakat, terutama ketika nilai-nilai hukum 

adat belum mampu menjawab tantangan era digital dan keterbukaan informasi. 

Ketidakpastian ini dapat menimbulkan konflik dalam penerapannya di masa 

depan, terutama di tengah pengaruh globalisasi yang semakin kuat terhadap 

pola pikir masyarakat adat. Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 Tahun 

2019 tentang Desa Adat menegaskan bahwa desa adat wajib menyusun Awig-

awig, Pararem, dan aturan adat lainnya agar memiliki kekuatan hukum 

mengikat di wilayahnya. Ketentuan ini merupakan pengejawantahan Pasal 18B 

ayat (2) UUD NRI Tahun 1945 yang mengakui dan menghormati satuan 

masyarakat adat sepanjang selaras dengan prinsip HAM, serta sejalan dengan 

prinsip nondiskriminasi dalam Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang 

Hak Asasi Manusia. Namun, hingga kini Desa Adat Padangbulia belum 

memasukkan pengaturan mengenai tradisi Manak Salah ke dalam Awig-awig. 

Ketidaksinkronan antara amanat yuridis formal dan praktik adat tersebut 

memicu multitafsir dan ketidakpastian norma dalam pelaksanaan tradisi. 

2. Globalisasi membawa perubahan signifikan dalam pola pikir masyarakat, 

termasuk di lingkungan adat Bali. Generasi muda yang semakin terpapar 

dengan konsep hak asasi manusia dan hukum nasional mulai mempertanyakan 

relevansi tradisi Manak Salah dalam kehidupan modern. Terjadi pergeseran 

nilai di mana generasi muda mulai mengalami krisis identitas budaya dan 

muncul dilema antara loyalitas terhadap adat atau pilihan atas dasar kebebasan 

individu (Asrini & Adnyani, 2023). Namun, karena belum adanya regulasi 



10 
 

 

 

tertulis dalam Awig-awig, mereka tetap terikat pada norma adat yang diwariskan 

secara turun-temurun. Tanpa adanya reformasi dalam hukum adat, 

dikhawatirkan akan terjadi pergeseran nilai yang tidak terkendali baik berupa 

penolakan total terhadap tradisi maupun konflik antara generasi tua dan muda 

terkait pelaksanaannya. Esensi perubahan hukum di masyarakat adat bukanlah 

menghapus tradisi, tetapi menata tradisi agar memiliki landasan yuridis yang 

memberikan kepastian hukum dan menjamin perlindungan HAM. Krama di 

Desa Adat Padangbulia sebagian besar belum menyadari bahwa penulisan 

tradisi Manak Salah dalam Awig-awig merupakan kewajiban menurut Perda 

No. 4 Tahun 2019 dan langkah penting untuk memastikan hak anak serta 

keluarga terlindungi. Tanpa pengaturan tertulis, tradisi dapat mengalami 

regresi, disalahartikan, atau digunakan secara tidak proporsional oleh pihak 

tertentu di masa mendatang. Oleh karena itu, pembaruan hukum adat melalui 

penulisan Awig-awig bukan hanya langkah administratif, melainkan kebutuhan 

mendasar untuk memastikan penghormatan martabat manusia sesuai prinsip 

HAM. 

3. Tradisi Manak Salah mencerminkan adanya ketidakseimbangan antara hukum 

adat dan hukum nasional. Secara nasional, Undang-Undang Nomor 39 Tahun 

1999 tentang Hak Asasi Manusia serta Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia 

menegaskan perlindungan terhadap semua individu tanpa diskriminasi. Namun, 

dalam praktiknya, hukum adat masih memiliki peran dominan dalam 

menentukan tata kehidupan masyarakat Bali, termasuk dalam menyikapi 

fenomena Manak Salah. Dinamika ini menunjukkan adanya tantangan dalam 

menyelaraskan sistem nilai kolektif masyarakat adat dengan tuntutan 



11 
 

 

 

universalitas hukum modern. Ketiadaan regulasi tertulis dalam Awig-awig 

menyebabkan kesulitan dalam menyelaraskan kedua sistem hukum ini, 

sehingga hukum adat berpotensi bertentangan dengan prinsip-prinsip keadilan 

yang lebih luas. Tidak adanya aturan tertulis menyebabkan tradisi Manak Salah 

dijalankan berdasarkan tafsir lisan yang berbeda-beda antar generasi, prajuru, 

dan krama. Ketiadaan norma tertulis menjadikan tradisi ini tidak dapat diuji atau 

ditautkan secara jelas dengan prinsip HAM sebagaimana diwajibkan Perda No. 

4 Tahun 2019 dan UU No. 39 Tahun 1999. Walaupun praktiknya sudah 

humanis dan tanpa pengucilan, potensi multitafsir tetap tinggi karena tidak ada 

standar normatif yang baku. Kondisi ini menunjukkan bahwa tradisi tersebut 

belum merujuk pada Awig-awig sebagai instrumen hukum adat utama yang 

seharusnya menjamin transparansi, perlindungan warga, dan kepastian hukum. 

4.  Masyarakat adat masih mengandalkan tradisi lisan dan keputusan berbasis 

musyawarah dalam mengatur tata kehidupan mereka. Kesadaran akan 

pentingnya regulasi tertulis dalam Awig-awig masih rendah, karena sebagian 

besar masyarakat percaya bahwa sistem hukum adat yang diwariskan sudah 

cukup untuk mengatur kehidupan mereka. Namun seiring dengan 

meningkatnya kompleksitas sosial dan hubungan antar generasi, cara pandang 

ini mulai diuji. Padahal, tanpa adanya dokumen tertulis yang mengakomodasi 

perkembangan hukum, keputusan adat dapat berubah sewaktu-waktu tanpa 

kepastian yang jelas. Ini juga berpotensi menimbulkan permasalahan dalam 

penyelesaian sengketa di kemudian hari.   

5. Tanpa regulasi tertulis dalam Awig-awig, keputusan terkait tradisi Manak Salah 

dapat bersifat subjektif dan tergantung pada interpretasi para pemuka adat. 



12 
 

 

 

Dalam beberapa kasus, ini bisa membuka celah bagi penyalahgunaan kekuasaan 

oleh pihak-pihak tertentu yang memiliki kepentingan. Keputusan adat yang 

tidak didasarkan pada aturan tertulis cenderung sulit diawasi dan dievaluasi 

secara objektif. Dengan adanya dinamika struktur sosial di desa adat dan potensi 

meningkatnya kesadaran hukum warga, transparansi dan akuntabilitas dalam 

pelaksanaan tradisi menjadi semakin penting. Oleh karena itu, penguatan 

regulasi dalam Awig-awig menjadi penting untuk memastikan bahwa hukum 

adat tetap berjalan dengan adil dan tidak merugikan pihak tertentu.   

 

1.3. Pembatasan Masalah 

Penelitian ini dibatasi pada pengkajian tradisi Manak Salah di Desa Adat 

Padangbulia sebagai satu studi kasus, tanpa melakukan perbandingan dengan desa 

adat lain di Bali meskipun terdapat lebih dari 1.500 desa adat dengan variasi norma 

adat. Fokus utama penelitian diarahkan pada persoalan ketidakpastian hukum yang 

timbul akibat tidak dituangkannya tradisi Manak Salah ke dalam Awig-awig atau 

peraturan adat tertulis, sehingga menimbulkan multitafsir dalam implementasinya. 

Ruang lingkup analisis dibatasi pada kerangka hukum formal yang meliputi 

Peraturan Daerah Provinsi Bali Nomor 4 Tahun 2019 tentang Desa Adat, Pasal 18B 

ayat (2) UUD NRI Tahun 1945, serta Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 

tentang Hak Asasi Manusia, yang menjadi dasar pengakuan negara terhadap 

masyarakat adat dan kewajiban harmonisasi dengan prinsip HAM. Pembahasan 

hanya menilai hubungan antara praktik adat yang masih bersifat lisan dengan 

urgensi penulisan Awig-awig sebagai bentuk penjaminan kepastian hukum, 

pencegahan multitafsir, serta perlindungan HAM dalam konteks tuntutan 

globalisasi terhadap modernisasi nilai hukum. Penelitian ini tidak membahas 



13 
 

 

 

keseluruhan struktur organisasi desa adat, tetapi hanya menelaah peran prajuru, 

krama, dan pemangku yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi Manak 

Salah. Selain itu, analisis penelitian tidak mencakup seluruh bentuk sengketa adat, 

melainkan hanya membahas potensi konflik normatif yang muncul dari ketiadaan 

pengaturan tertulis mengenai tradisi tersebut. 

Penelitian ini juga tidak membahas aspek teologis atau spiritualitas tradisi 

secara mendalam, melainkan menitikberatkan pada aspek sosial dan hukum adat 

yang hidup dalam masyarakat. Selain itu, penelitian ini membatasi ruang 

lingkupnya pada pengaruh pelaksanaan tradisi terhadap hak-hak dasar individu 

sebagaimana tercantum dalam Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak 

Asasi Manusia, khususnya hak untuk mekawin, hak bebas dari perlakuan 

diskriminatif, serta hak atas pengakuan yang setara dalam masyarakat. 

 

1.4. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, terdapat beberapa 

permasalahan utama yang menjadi fokus dalam penelitian ini, yaitu: 

1. Mengapa masyarakat Padang Bulia masih mempertahankan tradisi Manak 

Salah? 

2. Bagaimana pelaksanaan tradisi Manak Salah oleh desa adat Padang Bulia dalam 

menyesuaikan dengan UU No. 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia? 

 

1.5. Tujuan 

Adapun tujuan penelitian 

 yang dapat dipaparkan sesuai dengan pemaparan rumusan masalah dapat 

dibagi menjadi dua, tujuan umum dan tujuan khusus 



14 
 

 

 

1.5.1. Tujuan Umum 

Untuk menganalisis pelaksanaan tradisi Manak Salah di desa adat 

Padangbulia dalam perspektif hak asasi manusia dan Awig-awig, serta urgensi 

pengaturannya dalam rangka harmonisasi antara hukum adat dan hukum nasional. 

1.5.2. Tujuan Khusus  

1. Untuk mengetahui dan menganalisis mengapa masyarakat Padang Bulia masih 

mempertahankan tradisi Manak Salah? 

2. Untuk menjelaskan pelaksanaan tradisi Manak Salah oleh Desa Adat Padang 

Bulia dalam menyesuaikan dengan UU No. 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi 

Manusia. 

 

1.6. Manfaat 

1.6.1. Manfaat Teoretis 

Penelitian ini akan memberikan kontribusi dalam memberikan 

pengembangan wawasan di bidang keilmuan dan konsep serta berkontribusi bagi 

penelitian selajutnya mengenai urgensi pengaturan pelaksaan tradisi Manak Salah 

di Desa Adat Padang Bulia dalam Awig-awig adat  

1.6.2. Manfaat Praktis 

a. Bagi Pembuat Kebijakan 

Penelitian ini dapat menjadi landasan bagi pembuat kebijakan dalam 

mendorong desa adat untuk memperbarui Awig-awig agar lebih sesuai dengan 

perkembangan zaman dan prinsip kepastian hukum. 

b. Bagi Masyarakat Desa Adat Padangbuli 



15 
 

 

 

c. Memberikan kesadaran kepada masyarakat adat mengenai pentingnya 

peraturan tertulis dalam Awig-awig guna menjamin kepastian hukum dan 

menghindari konflik di masa depan. 

d. Bagi Tokoh Adat 

Memberikan wawasan kepada tokoh adat mengenai pentingnya pembaruan 

Awig-awig agar tetap relevan dengan perkembangan zaman tanpa 

menghilangkan nilai-nilai budaya yang telah diwariskan. 

 

e. Bagi Penegak Keadilan 

Menyediakan perspektif akademik mengenai keterkaitan antara hukum adat dan 

hukum nasional, sehingga dapat menjadi bahan pertimbangan dalam 

menyelesaikan konflik yang melibatkan tradisi adat di ranah hukum. 

  


