BAB |
PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang Masalah

Negara Indonesia adalah negara hukum berdasarkan ketentuan Pasal 1 ayat
(3) Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. Dalam
kerangka pembangunan hukum nasional Indonesia beberapa sumber hukum
memberikan pengaruh terhadap perkembangan tatanan hukum nasional, seperti
hukum peninggalan kolonial Belanda yang masih relevan karena disesuaikan
dengan jiwa Pancasila dan konstitusi negara di justifikasi menurut Pasal Il Aturan
Peralihan dan Asas Konkordansi, meliputi KUH Perdata, KUH Pidana, KUH
Dagang; Hukum Agama, Kebiasaan, Hukum Adat, Jursiprudensi, memberikan
ragam corak terhadap khasanah kajian pengembangan hukum nasional secara
bertahap. Hukum Adat merupakan salah satu hukum asli Indonesia yang tumbuh
dan berkembang seiring dengan dinamika perkembangan masyarakat (Aditya &
Yulistyaputri, 2019:15).

Hukum waris merupakan cabang hukum yang sangat erat kaitannya dengan
aspek sosial, budaya, dan agama dalam masyarakat (Natania & Lesmana,
2024:15). Di Indonesia, terdapat tiga sistem hukum waris yang diakui dan
berlaku, yaitu hukum waris berdasarkan Kitab Undang-Undang Hukum Perdata
(BW), hukum waris Islam, dan hukum waris adat. Setiap sistem hukum ini
memiliki karakteristik tersendiri dan beroperasi sesuai dengan komunitasnya
masing-masing. Di daerah Bali, sistem hukum waris yang dominan digunakan

adalah hukum waris adat Bali, yang pada praktiknya menganut



prinsip kekerabatan patrilineal atau sistem purusa, yakni garis keturunan yang
ditarik dari pihak laki-laki (ayah).

Dalam sistem hukum adat Bali, hak waris secara eksklusif diberikan kepada
anak laki-laki (purusa), sementara anak perempuan (predana) tidak memiliki hak
yang setara atas harta warisan orang tuanya (Jabalnur, 2024:22). Konsepsi ini
berakar kuat pada struktur sosial tradisional yang menempatkan laki-laki sebagai
pelanjut garis keturunan dan pelaksana kewajiban adat, termasuk upacara
keagamaan seperti ngaben dan pitra yadnya (Cantika & Rafigah, 2024:37). Ketika
perempuan menikah, ia dianggap "keluar" dari keluarga asal dan menjadi bagian
dari keluarga suaminya. Karena itulah, anak perempuan tidak memperoleh bagian
warisan secara otomatis, kecuali jika ia ditetapkan sebagai purusa melalui upacara
adat tertentu seperti menjadi Sentana Rajeg atau Pratisentana Pradana (Ichsan et
al., 2025:42)

Kondisi sosial budaya matri lokal yang masih dinilai mengalami diskriminasi
dapat dilihat dari gambaran perihal waris yang ditentukan dengan mendasarkan
pada garis keturunan lakilaki (Salsabila, 2025:18). Bagi keluarga yang hanya
memiliki anak perempuan dan sama sekali tidak diberikan keturunan anak laki-
laki, maka dianggap ini sebuah malapetaka, nasib tidak mujur dan berbagai makna
yang mengkhawatirkan, Anak perempuan, tidak sebagai penerus keturunan dalam
Hukum Hindu pada Masyarakat Adat di Bali yang menganut sistem patrilinial
(Kantriani, 2020:27). Apabila terjadi perkawinan di luar lingkungan keluarga
purusha (sistem keturunan laki-laki), maka ia tidak mendapatkan hak terhadap
harta kekayaan orang tuanya (Vijayantera, 2020:35).

Namun, kondisi ini menimbulkan problematika serius terkait kesetaraan
gender dan keadilan sosial, terutama di era modern yang menekankan prinsip
nondiskriminasi dan hak asasi manusia. Kontradiksi antara ajaran Hindu yang
menempatkan wanita pada posisi yang mulia dengan praktik diskriminatif dalam
pewarisan adat menjadi sorotan (Haitsam, 2024:22). Kitab suci Manawa
Dharmasastra, yang menjadi rujukan dalam ajaran Hindu, menegaskan bahwa di
mana wanita dihormati, di sanalah para dewa akan memberkahi, dan bila wanita

tidak dihormati, tidak akan ada pahala dari ritual suci (Manawa Dharmasastra Bab



Il Sloka 56-58). Lebih lanjut, pada Sloka IX/118 bahkan dinyatakan bahwa
saudara laki-laki wajib memberikan bagian warisan kepada saudara
perempuannya, minimal % dari bagiannya (Dimyati, 2025:47). Hal ini
menunjukkan bahwa dari sudut pandang teks suci Hindu, sebenarnya tidak ada
larangan untuk perempuan mewaris.

Menjawab kegelisahan terhadap ketimpangan ini, Majelis Utama Desa
Pakraman (MUDP) Provinsi Bali mengeluarkan Keputusan No. 01/Kep/PSM-
3/MDP BALI/X/2010 dalam forum Pesamuhan Agung Ill pada tanggal 15
Oktober 2010 (Maulidi, 2019:12). Keputusan tersebut merupakan tonggak penting
yang menyatakan bahwa perempuan Hindu Bali berhak atas warisan, dengan
ketentuan bahwa anak perempuan mendapatkan setengah dari hak waris anak laki-
laki (purusa), setelah dikurangi sepertiga bagian untuk harta pusaka dan
pelestarian adat (Padmawati & Putra, 2021:27). Keputusan ini juga menegaskan
bahwa perempuan tetap dapat memperoleh hak waris, kecuali jika berpindah
agama.

Namun, meskipun telah ada regulasi adat yang lebih inklusif ini, pada
kenyataannya implementasi Keputusan MUDP tersebut masih menghadapi
tantangan besar (Budiarta, 2022:33). Penelitian oleh Putra, Ardhya, dan
Sudiatmaka (2021) di Desa Adat Jinengdalem menunjukkan bahwa masyarakat
adat belum menerima atau melaksanakan keputusan tersebut karena masih
kuatnya pengaruh budaya patrilineal dan eksistensi awig-awig desa yang tidak
sejalan dengan substansi keputusan tersebut (Putra et al., 2021:44). Kepala desa,
tokoh adat, dan masyarakat tetap menjalankan sistem pewarisan tradisional, di
mana hanya anak laki-laki yang berhak mewaris.

Fenomena ini menunjukkan adanya kesenjangan antara das sollen (hukum
yang seharusnya) dengan das sein (realitas yang terjadi) dalam konteks penerapan
hukum adat (Reformasi & Dewi, 2024:21). Dalam teori sistem hukum dari
Lawrence M. Friedman, berjalannya hukum tidak hanya ditentukan oleh substansi
hukum (aturan), tetapi juga oleh struktur hukum (institusi) dan budaya hukum
(kesadaran hukum masyarakat) (Razak, 2023:17). Ketiganya harus berjalan

seiring untuk mewujudkan efektivitas hukum. Namun dalam konteks hukum adat



Bali, substansi hukum dalam bentuk keputusan MUDP belum sepenuhnya
ditopang oleh struktur dan budaya hukum masyarakat yang masih kental dengan
norma patriarki (Dewi, Landrawan, & Adnyani, 2024:12).

Lebih lanjut, kurangnya sosialisasi oleh lembaga adat di tingkat kabupaten
dan provinsi memperparah ketidaktahuan masyarakat terhadap keputusan tersebut.
Sebagaimana dinyatakan oleh Ketua Majelis Desa Adat Kabupaten Buleleng,
belum ada program terpadu untuk menyebarluaskan isi keputusan kepada
masyarakat adat secara menyeluruh. Padahal, sesuai dengan Peraturan Daerah
Provinsi Bali No. 4 Tahun 2019 tentang Desa Adat, Majelis Desa Adat memiliki
kewajiban untuk melaksanakan penyuluhan adat, budaya, dan kearifan lokal.

Sejumlah penelitian terbaru juga menguatkan permasalahan ini. Misalnya,
penelitian oleh Astari et al. (2021) menyatakan bahwa masih terdapat resistensi
yang kuat dari tokoh adat terhadap perubahan sistem waris karena dianggap
mengancam tatanan tradisional yang selama ini dijaga. Penelitian lain oleh
Widiyanti dan Sudarma (2022) menekankan bahwa penerimaan terhadap hak
waris perempuan hanya mungkin terjadi jika perubahan dilakukan secara bertahap
dan melibatkan partisipasi komunitas lokal secara dialogis. Sementara itu, dalam
studi oleh Trisnawati dan Widiastuti (2023), disebutkan bahwa integrasi antara
nilai-nilai adat dengan prinsip kesetaraan gender dapat menjadi jalan tengah yang
konstruktif.

Oleh karena itu, penting untuk dilakukan kajian yuridis yang
mendalam mengenai pemberian hak waris terhadap anak perempuan dalam
hukum adat Bali berdasarkan Keputusan MUDP Tahun 2010. Kajian ini tidak
hanya penting dari sisi akademik dan hukum, tetapi juga memiliki nilai strategis
untuk mendorong perubahan sosial yang lebih adil dan inklusif. Penelitian ini
diharapkan mampu memberikan kontribusi terhadap pembaruan hukum adat,
penguatan hak-hak perempuan dalam sistem sosial tradisional, serta pembentukan
norma hukum adat yang selaras dengan perkembangan zaman, prinsip-prinsip

HAM, dan ajaran luhur agama Hindu sendiri.



1.2 Rumusan Masalah
Berdasarkan uraian pada latar belakang, maka rumusan masalah dalam
penelitian ini adalah sebagai berikut:
1. Bagaimana kedudukan perempuan dalam sistem pewarisan masyarakat
patrilineal Bali berdasarkan Keputusan Pesamuhan Agung III Majelis
Utama Desa Pakraman (MUDP) Provinsi Bali No. 01/Kep/PSM-3/MDP
BALI/X/2010?
2. Bagaimana akibat hukum dari pemberian hak waris terhadap perempuan
dalam masyarakat hukum adat Bali menurut perspektif hukum adat dan
implementasinya di masyarakat?
1.3 Tujuan Penelitian

Adapun tujuan penelitian dari penulisan karya ilmiah ini selain untuk
memenuhi tugas akhir pada perluliahan namun juga pada dasarnya bertujuan
untuk menemukan, mengembangkan dan menguji kebenaran suatu pengetahuan.
Menemukan berarti memperoleh pengetahuan baru, mengembangkan maksudnya
memperluas dan menggali lebih dalam realitas yang sudah ada (Ishag, 2017:25).
Berdasarkan rumusan masalah yang telah diuraikan sebelumnya, maka tujuan dari
penelitian ini adalah sebagai berikut:

1.  Untuk mengetahui dan menganalisis kedudukan perempuan dalam sistem

pewarisan  masyarakat  patrilineal ~ Bali, khususnya  setelah
ditetapkannya Keputusan Pesamuhan Agung Il Majelis Utama Desa
Pakraman (MUDP) Provinsi Bali No. 01/Kep/PSM-3/MDP BALI/X/2010.
2. Untuk mengetahui dan menjelaskan akibat hukum pemberian hak

waris terhadap perempuan dalam masyarakat hukum adat Bali, baik
secara normatif maupun dalam praktik pelaksanaannya di lingkungan
desa adat.

1.4 Manfaat Penelitian
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat baik secara teoritis

maupun praktis sebagai berikut:



1)

2)

Manfaat Teoritis:

a) Memberikan kontribusi terhadap pengembangan ilmu hukum,
khususnya dalam bidang hukum adat, hukum waris, dan studi gender.

b) Menjadi sumber referensi akademik bagi mahasiswa, akademisi, dan
peneliti yang tertarik mengkaji peran dan kedudukan perempuan dalam
sistem hukum adat Bali.

Manfaat Praktis:

a) Memberikan pemahaman kepada masyarakat adat Bali mengenai
pentingnya pelaksanaan hak waris secara adil bagi perempuan, sesuai
dengan perkembangan hukum dan nilai-nilai keadilan sosial.

b) Menjadi masukan bagi Majelis Desa Adat dan pemerintah daerah dalam
menyusun kebijakan dan melakukan sosialisasi keputusan MUDP,
sehingga pelaksanaannya dapat lebih efektif dan diterima oleh
masyarakat adat.

¢) Mendorong terwujudnya kesetaraan gender dalam praktik hukum adat,

tanpa harus menghapus nilai-nilai budaya dan kearifan lokal.



