BAB |
PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang

Secara normatif setiap individu memiliki hak yang setara dalam menjalani
kehidupan sosialnya. Berhak untuk mendapatkan pendidikan, pekerjaan, dan
kehidupan yang layak. Tetapi, kenyataannya kesetaraan hak terhadap tiap individu
berbeda-beda. Mulai dari perbedaan ras, warna kulit, asal, bahasa, budaya, dan lain
sebagainya. Banyak faktor yang membuat seorang individu diterima atau tidak bekerja
di suatu instansi, atau pun hanya untuk berbaur dengan masyarakat lainnya. Pada
masyarakat multietnik, tindak diskriminasi yang mengatasnamakan agama, ras, dan
lain sebagainya, sangat riskan terjadi hingga berdampak pada terancamnya
keharmonisan sosial dalam masyarakat (Atmaja, 2020). Tapi ini merupakan hal yang
kompleks karena bahkan dalam kelompok masyarakat homogen!, marginalisasi tetap

terjadi.

Masyarakat Jepang dikenal sebagai kelompok yang sangat menjunjung

keharmonian dalam lingkungan sosialnya. Secara sosiologis mereka dikenal sebagai

masyarakat Kkolektif atau shuudanteki shakai ( 28 [ #J tk &), yang berarti

masyarakatnya sangat berorientasi pada kelompok. Konsep shuudanshugi (£ 3

! Bangsa dengan budaya, bahasa, dan garis keturunan yang sama



#% )lkolektivisme dan nakama ishiki ( fif' [{ & 5% ) /kesadaran berkelompok

menunjukkan bahwa individu Jepang cenderung merasa terikat secara emosional dan
sosial dengan kelompoknya (Nelson, 2002:937). Dalam kehidupan sehari-harinya nilai

harmoni, keseragaman, dan loyalitas terhadap kelompok lebih dominan daripada

ekspresi individual. Pada sebuah penelitian shuudanshugi (5% 513 #)dalam kelompok

samurai, masyarakat kolektif Jepang digambarkan sebagai individu yang tunduk pada
kepentingan kelompok, menunjukkan loyalitas, dan merasa aman dalam solidaritas

sosial (Aryamas, 2017).

“From childhood onwards, individuals in collectivistic cultures will therefore
act according to the interest of these in-groups, even in cases where this does
not coincide with their best individual interest.” (Sejak kecil, seseorang yang
hidup dalam budaya kolektivisme akan bertindak berdasarkan kepentingan
kelompok, walaupun tindakan tersebut tidak sejalan dengan kepentingan
individu tersebut)

(Boone dkk, 2007:212)

Dalam kutipan ini menunjukkan bahwa sejak kecil, individu Jepang diajarkan
untuk mendahulukan kepentingan kolektif, walaupun merugikan diri sendiri. Dalam
jangka panjang, ini bisa menciptakan tekanan psikologis, rasa kehilangan identitas,
atau ketakutan akan dikucilkan jika tidak sesuai dengan norma kelompok. Meskipun
konsep kolektivisme mencerminkan nilai positif seperti solidaritas. Dalam beberapa
situasi ketika seorang individu tidak menjaga keharmonisan, dianggap membahayakan,
tidak cocok atau mengganggu harmoni. Maka akan terjadi tindakan eksklusi yang

mengarah ke sikap diskriminasi dan pengasingan. Dalam masyarakat kolektif,



penyesuaian diri terhadap norma kelompok menjadi sangat penting, dan penyimpangan

dapat memicu eksklusi sosial (Tjipto Susana, hal.34).

Marginalisasi dalam masyarakat kolektif sangat beragam. Mereka menerapkan
kategori sosial pada individu atau kelompok lain, menutup diri untuk memahami
kehidupan individu atau kelompok tersebut secara spesifik, dan menghindari atau
mengecualikan mereka (Yoka dkk,1999). Ini merupakan fenomena sosial yang
kompleks dan multidimensi, tidak hanya tercermin dalam tindakan fisik atau kebijakan
formal, tetapi juga dalam penggunaan bahasa yang mengeksklusi keberadaan mereka.
Hal ini berelasi dengan konteks sosiolinguistik, yaitu bahasa tidak sekadar menjadi alat
komunikasi, melainkan juga cerminan struktur sosial, relasi kekuasaan, dan konstruksi
identitas (Mujib, 2009). Bahasa dapat menjadi alat yang memperkuat stigma,
membentuk stereotip, dan melegitimasi perlakuan tidak adil terhadap kelompok
tertentu (Nashrul & Muhammad, 2024). Ketika seseorang tidak sesuai dengan citra
ideal kelompok, ia dianggap mengganggu harmoni dan mengalami eksklusi sosial. Ini

merupakan bentuk toxic collectivism.

Marginalisasi terhadap penderita dan penyintas kusta juga merupakan bentuk toxic
collectivism. Undang-Undang Pencegahan Kusta (Leprosy Prevention Law) dengan

melakukan isolasi paksa di sanatorium. Ditambah, kampanye bebas kusta atau

Muraiken Undo (38 UREB)2 yang merupakan gerakan pemerintah dan masyarakat.

Dengan tujuan melindungi masyarakat tapi tidak mengindahkan citra penderita kusta.

2 Muraiken Undé, secara harfiah berarti "Gerakan untuk Menciptakan Prefektur Bebas Kusta"



Stigma negatif terhadap para pasien dan penyintas semakin menyebar, masyarakat juga
semakin sensitif pada isu kusta. Banyak pasien yang sudah dinyatakan sembuh tidak

bisa kembali tinggal bersama keluarga mereka dan masih mengalami diskriminasi.

Pada gugatan kompensasi nasional Kokubai Sosho (Il 373R)° terhadap pemerintah

tahun 2001 di pengadilan Kumamoto, para saksi mengutarakan betapa buruknya
diskriminasi yang mereka dapatkan, disisihkan dari masyarakat dan kehilangan hak
sebagai warga negara. Bahkan ada yang memilih untuk bunuh diri karena takut

keluarganya akan diasingkan dari masyarakat (Koseisha, 2006).

Diskriminasi dan ketakutan terhadap kusta masih membekas hingga saat ini
(Ministy of Health Labour and Welfare Japan, 2023). Walaupun begitu banyak pihak
yang mendukung pemulihan nama dan hak-hak para pasien dan penyintas Kkusta.
Ditambah penggunaan media moderen secara intensif memproduksi dokumenter,
drama, dan program berita yang mengangkat kisah-kisah pribadi para penyintas. Ini
membuat publik melihat penderitaan di balik dinding sanatorium yang tidak

mendapatkan haknya sebagai manusia (Vanderbilt, 2018). Misalnya, sebutan yang

dilekatkan pada pasien kusta, sesperti Raisha (&% )* atau raibyokanja (8% ) yang

dianggap sangat merendahkan, narasi ketakutan, aib, dan ketidakmurnian

3 Kokubai Soshé, gugatan terhadap pejabat publik yang menjalankan wewenang kekuasaan publik dari
negara atau entitas publik, secara sengaja atau lalai menyebabkan kerugian ilegal kepada orang lain
dalam pelaksanaan tugasnya, maka ia harus bertanggung jawab untuk memberikan ganti rugi (Pasal 1
Ayat 1 Undang-Undang Ganti Rugi Negara)

* Raisha (#87): Penderita kusta
> Raibyokanja (g% 23): Pasien Hansen's Disease.



(Nippaku,2017). Diharapkan dengan ini mulai banyak masyarakat yang menghentikan
pola pikir bahwa kusta adalah kutukan, melainkan hanya penyakit yang diakibatkan

oleh bakteri dan bisa disembuhkan.

Film mampu menyampaikan pesan secara emosional, serta membentuk cara
pandang baru terhadap kelompok tertentu, termasuk penyandang disabilitas (Alfiyatul
Malikah dkk, 2022). Salah satu film yang juga mengangkat cerita diskriminasi
penyintas kusta dalam lingkungan masyarakat Jepang adalah Sweet Bean (2015) yang
disutradarai oleh Kawase Naomi. Film ini menceritakan tentang Tokue yang
merupakan seorang penyintas kusta dan sudah bisa keluar bebas dari sanatorium.
Tetapi, Tokue tidak bisa langsung diterima dalam masyarakat karena label penderita
kusta yang ia bawa. Walaupun ada berbagai bentuk penolakan yang ia terima, Tokue
tidak menyerah. Kemampuannya membuat pasta kacang merah (An) yang lezat,
membuat keberadaan Tokue dibutuhkan oleh Sentaro. Seorang pria yang menjalankan
toko dorayaki. Setelah, Sentaro mulai menggunakan An yang dibuat oleh Tokue,

banyak pelanggan berdatangan untuk membeli dorayaki.

Film ini menggambarkan penerimaan terhadap seorang penyintas kusta, tetapi
masyarakat kebanyakan masih belum bisa menerima keberadaan mereka. Dengan
menampilkan penarikan diri setelah rumor beredar. Walaupun terlihat biasa saja, ini
tindakan ini secara tidak langsung menyiratkan penolakan keberadaan Tokue.
Berdasarkan observasi yang berlandaskan pada 4 kategori diskriminasi Blank dan
Dabady (2004), ditemukan semua bentuk representasi diskriminasi dalam film Sweet

Bean. Ada juga tindakan yang sulit dinilai sebagai diskriminasi ketika dilihat sekilas.



Tetapi, kalau diperhatikan polanya maka akan ditemukan tindak eksklusi yang tidak
dibenarkan secara norma. Tindakan diskriminasi tingkat implisit dan non-verbal
menggunakan kehalusan bahasa serta sikap yang tidak langsung, didasari oleh bias
implisit®. Ini merupakan ciri khas masyarakat Jepang yang memiliki budaya konteks
tinggi (high-context), pesan sering disampaikan secara implisit, tidak verbal, dan terikat

pada status sosial (Hall, 1976).

Tetapi pada film barat, berjudul Judas and the Black Messiah ditemukan 3
tindak diskriminasi rasial terhadap karakter berkulit hitam di Amerika, berdasarkan
pada 4 kategori Blank & Dabady. Representasi diskriminasi dimunculkan dengan
berbagai bentuk, kekerasan fisik oleh polisi dan penghinaan rasial (Explicit
Discrimination); pelabelan kelompok Black Panther sebagai kriminal dan dianggap
ancaman tanpa bukti (Statistical Discrimination/Profiling); serta sistem ekonomi
kapitalis dan segregasi rasial yang merugikan orang berkulit hitam (Organizational
Processes). Pada bagian akhir, perjuangan dan perlawanan orang kulit hitam teradap
marginalisasi yang mereka alami, tetapi gagal dengan akhir yang menyedihkan (Majid
& Farlina, 2024). Pada penelitian tersebut, kategori diskriminasi digunakan sebagai
alat untuk mengidentifikasi tindakan marginal yang diterima orang kulit hitam. Serta

strategi yang digunakan para tokoh terdiskriminasi dalam perlawanan ketidakadilan.

Film membawa budaya dan kebiasaan masyarakat pada lokasi yang digunakan.

Karakter seseorang maupun kelompok dipengaruhi oleh nilai-nilai norma sosial yang

6 Sikap atau prilaku yang tidak disadari dan bersifat otomatis mempengaruhi persepsi dan sikap
terhadap asosiasi, keyakinan atau kelompok masyarakat tertentu.



berlaku (Suranata, 2020). Amerika dan Jepang tentunya memiliki banyak perbedaan
dari segala segi masyarakatnya. Jepang memiliki budaya dan norma yang halus, dalam
bersosialisasi mereka selalu memegang teguh tatemae yang merupakan aspek sosialnya.
Penyampaian rasa tidak suka dan kebencian secara terang-terangan, cukup jarang
ditemui. Tetapi dengan menggunakan kategori diskriminasi oleh Blank dan Badaby
(2004), yaitu Intentional, Explicit Discrimination, Subtle, Unconscious, Automatic
Discrimination, Statistical Discrimination and Profiling, serta Organizational
Processes, analisis representasi diskriminasi terhadap penyintas kusta dalam film
Sweet Bean dapat teridentifikasi dengan jelas. Teori ini bersifat universal dan dapat
diaplikasikan untuk mengidentifikasi marginalisasi dalam film. Penelitian ini tidak
hanya berfokus pada kategori diskriminasi, tetapi juga bagaimana Tokue sebagai
penyintas kusta dirangkul dan menjadi bagian dari masyarakat. Berdasarkan filosofi
masa kini yang diutarakan oleh George Herbert Mead (1932) makna, pikiran, dan
identitas dapat diubah melalui interaksi yang terjadi saat ini. Diskriminasi terhadap

Tokue adalah tantangan yang perlu dia hadapi untuk kembali ke masyarakat.

1.2 Identifikasi Masalah

Marginalisasi terhadap para penyintas kusta masih terjadi di berbagai bidang
sosial, hingga saat ini. Stigma negatif masih terus melekat sebagai identitas diri, yang
membuat marginalisasi terasa sebagai hal yang wajar dan muncul secara otomatis.

Tindakan menjauhi tanpa kejelasan apa pun, menolak secara halus, atau ekspresi dingin.



Dalam film Sweet Bean (2005) dengan setting masyarakat Jepang, Tokue yang
merupakan seorang penyintas kusta menerima diskriminasi. Seperti bisikan, rumor,
serta penolakan yang tidak selalu eksplisit (menjaga jarak atau menjauhi), dan lain
sebaginya. Walaupun, di awal film terjadi penolakan terhadap kehadiran Tokue,
perlahan ada pergeseran yang membuat dirinya diterima kembali ke masyarakat.
Adanya proses penerimaan ini, menjelaskan bahwa masyarakat dinamis dan bergerak

dengan adanya interaksi (Mead, 1934).

1.3 Pembatasan Masalah

Penelitian ini film Sweet Bean (2005) dibatasi pada diskriminasi yang dihadapi
Tokue sebagai seorang penyintas kusta yang telah bebas untuk keluar dari sanatorium.
Serta, pergeseran dari diskriminasi menjadi penerimaan masyarakat terhadap Tokue,
berdasarkan interaksi antara Tokue dengan Sentaro dan Wakana. Diskriminasi
terhadap Tokue diidentifikasi dengan teori Blank & Dabady (2004), untuk menemukan
kategori diskriminasi yang paling dominan dalam lingkup masyarakat Jepang.
Penelitian ini juga menggunakan teori Symbolic Interaction oleh Mead (1934), untuk
memahami penerimaan Tokue dalam masyarakat berkat kemampuannya membuat
pasta kacang merah (An) yang diperlukan oleh Sentaro. Tokue diberikan kesempatan
untuk dibutuhkan karena potensinya, sehingga ia dapat diakui oleh masyarakat.
1.4 Rumusan Masalah

1. Apa saja kategori representasi diskriminasi terhadap Tokue yang dalam film
Sweet Bean (2005) berdasarkan teori Blank & Dabady (2004)?

2. Bagaimana proses penerimaan Tokue sebagai penyintas kusta di masyarakat?



1.5 Tujuan Penelitian

Tujuan dari penelitian ini adalah

1. Mengidentifikasi representasi diskriminasi terhadap Tokue sebagai penyintas
kusta dalam film Sweet Bean (2005) dengan teori Blank dan Dabady (2004).
2. Mendeskripsikan proses penerimaan Tokue ke dalam masyarakat dengan

menggunakan teori Symbolic Interaction oleh Mead (1934)

1.6 Manfaat Penelitian
Penelitian ini bermanfaat secara teoritis, pada penggambaran dan pemahaman
terhadap representasi fenomena sosial diskriminasi atau sabetsu masyarakat Jepang
melalui film. Secara praktis, dapat dijadikan bahan kajian atau untuk mengetahui
dinamika sosial masyarakat Jepang dalam memandang masyarakat marginal.
Dalam hal ini menjurus pada masyarakat penyintas kusta, yang diasosiasikan

dengan penyakit menular dan menakutkan.



